خطبة الجمعة
التي ألقاها أمير المؤمنين سيدنا مرزا مسرور أحمد أيده الله تعالى بنصره العزيز
[bookmark: _GoBack]الخليفة الخامس للمسيح الموعود والإمام المهدي  بتاريخ 2/6/2023م
في مسجد بيت الفتوح بلندن
أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمّدًا عبده ورسوله. أما بعد فأعوذ بالله من الشيطان الرّجيم. بسْمِ الله الرَّحْمَن الرَّحيم * الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمينَ * الرَّحْمَن الرَّحيم * مَالك يوْم الدِّين * إيَّاكَ نعْبُدُ وَإيَّاكَ نَسْتَعينُ * اهْدنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقيمَ * صِرَاط الَّذِينَ أَنعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوب عَلَيْهمْ وَلا الضَّالِّينَ، آمين.
لقد تناولت تعريف الصحابة البدريين وبيان شتى الجوانب من سيرتهم وتضحياتهم في سلسلة من الخطب. وكتب إلي الكثيرون وأبدَوا رغبة في أن أذكر سيرة النبي  أيضا وإلا سيبقى هناك نقص أو فراغ لأنه  هو الذي كان مركزا يدور الصحابة حوله والذي بالتمسك به قد أحرزوا أروع المعايير الكثيرة للتضحية وتعلموا منه أساليب جديدة، وأقاموا لنشر التوحيد والإيمان به عمليا وبشكل شخصي معاييرَ تُثبت القوة القدسية للنبي  وكونَه حبيب الله، فلا بد من بيان سيرته  أيضا. 
ولقد تناولت بيان شتى الجوانب من سيرة النبي  في الخطب في أوقات مختلفة من الأعوام الماضية، لكننا لا نستطيع أن نحيط بسيرته في حال من الأحوال، ومن المستحيل إحاطة أي جانب من سيرته حتى في عدة خطب. فهذه السيرة ستظل تُذكر إن شاء الله بين حين وآخر، بل تتضمن كلُّ خطبة وخطاب ذكر جانب منها من منطلق أو آخر. لأنه هو المركز الذي تدور حوله حياتنا، وبدون ذلك لا يكتمل ديننا ولا إيماننا ويتعذر العمل بالشريعة المرسلة من الله. 
على كل حال سأتناول الآن جوانب من سيرة النبي  وأحداثا من التاريخ من منطلق معركة بدر. وهذه السلسلة ستستمر في عدد من الخطب في المستقبل. فإن أسوته  هي التي منحت الصحابة حماسا لتقديم التضحيات بكل صدق وإخلاص، وبذلك ضمَّهم إلى الغزَّى والشهداء وأحباء الله والذين رضي الله عنهم، والذين شاهدنا نماذجهم في حياتنا. إذن فإن بيان أسوته  من منطلق هذه المعركة أيضا ضروري. وقبل ذكر أحداث المعركة من الضروري أن أذكر العوامل التي أدت إلى اندلاع هذه الحرب، لذا أذكر شيئا من خلفية هذه المعركة بإيجاز، وفي هذه الخلفية أيضا تتجلى شتى الجوانب من سيرته  وتعليمِه الجميل. 
لقد كتب حضرة مرزا بشير أحمد  في كتابه سيرة خاتم النبيين عن العوامل التي أدت إلى نشوب المعركة، فقال: المظالم التي مارستها قريش على المسلمين في الحياة المكية لسيدنا النبي  والتدابير التي اتخذوها للقضاء على الإسلام تشكِّل سببا كافيا لاندلاع الحرب بين أمتين في كل عصر وفي كافة الظروف. فالثابت من التاريخ أن كفار مكة نهوا المسلمين عن عبادة الإله الواحد وإعلان التوحيد قسرا، بالإضافة إلى منتهى الاحتقار والاستهزاء والطعن الشنيع فقد ضربوهم بضراوة ضربا مبرحا، وغصبوا أموالهم بغير حق، وبذلوا المساعي بمقاطعتهم لهلاكهم والقضاء عليهم، وقتلوا بعضهم بظلم، وأساؤوا إلى نسائهم، حتى هاجر كثير من المسلمين إلى الحبشة بسبب هذا الاضطهاد، لكن قريش مع ذلك لم يهدأوا وأرسلوا وفدا إلى النجاشي محاولة منهم لإعادتهم إلى مكة، ليردُّوهم عن الإسلام أو يقضوا عليهم. ثم آذَوا سيدَ المسلمين ومولاهم الذي كان أحبَّ إليهم من أنفسهم إيذاء شديدا، ومارسوا عليه كل أنواع الاضطهاد، وإن أشياع قريش في الطائف رشقوه  لذكره اللهَ، حتى تضرج جسمه المبارك بالدماء، وأخيرا صدر القرار في البرلمان القومي لمكة باتفاق ممثلي جميع قبائل قريش بأن يُقتل محمد رسول الله  لكي ينمحي اسم الإسلام نهائيا، ويتم القضاء على التوحيد للأبد. ولتنفيذ هذا القرار الدامي داهم شباب مكة من شتى قبائل قريش بيتَه  ليلا مجتمعين، لكن الله  حفظه فخرج من بيته وهو يذر الرماد في عيونهم، ولجأ إلى غار ثور. أفلا تشكِّل هذه المظالم وهذه القرارات إعلانَ قريش للحرب؟ وهل لعاقل أن يظن رغم وجود هذه المشاهد أن كفار مكة لم يكونوا يحاربون الإسلام والمسلمين، أفليست مظالم قريش هذه تبريرا كافيا لدفاع المسلمين عن أنفسهم؟ 
فهل في الدنيا أمةٌ غيورة -إن لم تكن قد عَقدت العزم على الانتحار- يمكن أن تتأخر عن قبول إنذار قريش هذا الذي وجهوه إلى المسلمين؟ كلا ومن المؤكد أنه لو كانت هناك أمة أخرى مكان المسلمين لخرجتْ إلى ميدان الحرب ضد قريش قبل هذا بكثير. لكن المسلمين كانوا مأمورين من قِبل سيدهم  بالعفو والصبر. فقد ورد أنه حين كثرت مظالم قريش جاء إلى النبي  سيدُنا عبد الرحمن بن عوف مع أصحابه واستأذنوه في مقاومة قريش، فقال النبي  إِنِّي أُمِرْتُ بِالْعَفْوِ فَلَا تُقَاتِلُوا. أي لا أستطيع أن أسمح لكم بالقتال. فصبر الصحابة على كل نوع من الأذى والاضطهاد في سبيل الله، حتى طفح كيل مظالم قريش وتم ميعاد إتمام الحجة في نظر إله العالم. عندها أمَر الله  عبده أن يخرج من هذه القرية، إذ قد تجاوز الأمر حدود العفو، وحان أن يواجه الظالم مغبته السيئة. فكانت هجرة النبي  علامةً لقبول إنذار قريش، وكانت فيها إشارة خفية إلى إعلان الحرب من الله، وكان المسلمون والكفار كلاهم يفهمونها. فحين اقترح أحدهم في دار الندوة (التي كان قريش يجتمعون فيها للتشاور قرب الكعبة) أنه يجب إخراجُ النبي  من مكة، ردَّه سادة قريش بناء على أن محمدا () إذا خرج من مكة فمن المؤكد أن المسلمين سيقبلون إعلانهم للحرب فيخرجون إلى ميدان القتال. كما عند بيعة العقبة الثانية حين ذُكر للأنصار هجرة النبي  قالوا فورا: معنى ذلك أنه يجب أن نستعد للحرب ضد العرب كلِّهم. وإن النبي  نفسه حين خرج من مكة قال بعد إلقاء نظرة بحسرة على أبواب مكة وجدرانها: يا مكة، كنت أحب إلي من كافة القرى، لكن أهلك لا يسمحون لي بالبقاء هنا، قال سيدنا أبو بكر إنهم أَخرجوا رسول الله من وطنه، والآن هلاكهم مؤكد. 
ملخص القول إن النبي  صبر على كل أنواع مظالم قريش ولم يرفع السيف ضدهم ما دام في مكة، لأنه قبل أي عملية ضد قريش كان لا بد من إتمام الحجة عليهم بحسب سنة الله وكان ذلك يتطلب مهلة، وثانيا كان الله يريد أن يبدي المسلمون العفو والصبر لأقصى حد حتى يصير الصمتُ بعده انتحارا، وهو لا يستحسنه أي عاقل. وثالثا كانت في مكة حكومةٌ ديمقراطية نوعا ما، وكان النبي  مواطنا من المواطنين فيها، وكان من مقتضى حسن السياسة أن يحترم تلك الحكومةَ ما دام في مكة، ولا يرتكب ما يوقع الخلل في السلام، أما إذا تجاوز الأمرُ حدود العفو فليهاجر منها. ورابعا كان من الضروري أيضا أن يبقى  في قومه ما داموا لا يستحقون العذاب والهلاك لأعمالهم في نظر الله، وأن يهاجر من هناك عندما يحين ذلك الأوان، لأن من سنة الله  أن العذاب المهلك لا يأتي على قوم النبي ما دام فيهم، وعندما يوشك نزول عذاب مهلك يؤمر النبي بالخروج من عندهم. وفي ضوء هذه الأسباب كانت هجرة النبي  تتضمن مؤشرات خاصة لكن القوم الظالمين لم يعرفوها، وظلوا يتمادون في الظلم والاعتداء. ولو أن قريش انتهت الآن من الإكراه في الدين وتركت المسلمين يعيشون في أمن وسلام، فإن الله أرحم الراحمين ورسوله رحمة للعالمين، ولعفى عنهم رغم اعتداءاتهم، وكانت العرب لترى ما رأت من مشاهد القتل وسفك الدماء، ولكن قدر الله نافذ لا محالة، وإن هجرة النبي  عملت على عداوة قريش عمل الوقود على النار، فهبوا للقضاء على الإسلام بحماس أكثر من ذي قبل. وبالإضافة على صب قريش ظلمها وعدوانها على المسلمين الفقراء المستضعفين في مكة، فإن أول ما قام به أهل مكة أنهم لما علموا بخروج النبي  من بينهم من مكة خرجوا في كل طرف وصوب للقبض عليه وبحثوا عنه في أرض وادي مكة شبرا شبرا، حتى وصلوا إلى مدخل غار ثور، ولكن الله تعالى نصر عبده وجعل الغشاوة على عيون قريش،  فرجعوا خائبين خاسرين مع وصولهم إلى هدفهم تماما. ولما يئسوا من البحث عن النبي  قاموا بإعلان عام أن من يأتينا بمحمد حيا أو ميتا فله مئة جمل، وكانت قيمتها حوالي عشرين ألف روبية بحساب اليوم. (علمًا أن حضرة مرزا بشير أحمد قال ذلك في 1931، إذ إن هذا المبلغ هو عشرات الملايين في هذ الأيام. فقد أغروا الناس بجائرة كبيرة تبلغ قيمتها الملايين) وطمعًا في الجائزة خرج عشرات الفتيان من شتى القبائل في كل طرف وصوب بحثًا عن النبي ، وكانت مطاردة سراقة بن مالك للنبي  نتيجة لهذه الجائزة المعلنة. ولكن قريش فشلت في هذه المكيدة أيضا فشلا ذريعا. 
ولو تدبرنا لوجدنا أن جعل أحد الطرفين جائزة لقتل سيد الطرف الآخر يكفي لنشوب الحرب بينهما. 
 كما أن النبي  لما هاجر من مكة إلى المدينة، بعثت قريش رسالة تهديد إلى سيد المدينة عبد الله بن أبي وإلى أصحابه، حيث كتبوا له لقد أويتَ صاحبنا، ووالله لا بد لك من قتاله أو جلائه، أو لنهاجمنكم متحدين، ولنقتلنَ مقاتليكم ولنسبينّ نساءكم. 
فلما تلقى عبد الله بن أبي وأصحابه المشركون هذه الرسالة اجتمعوا لقتال النبي . وبلغ ذلك النبيَّ  فذهب للقائهم وقال له إن التهديد الذي وجهته لك قريش تهديد كبير عندك، ولكن المكيين لن يضروك بقدر ما تضر أنت نفسك. أتريد أن تقاتل أبناءك وإخوانك، إذ كان كثير منهم قد أسلموا.  
أما يهود المدينة فإنهم لما سمعوا من النبي  هذا الخبر تفرقوا عنه وخذلوه. 
كما أن قريش مكة ساروا بين قبائل العرب يحرضونهم على المسلمين. وقد كتب حضرة مرزا بشير أحمد في كتابة "سيرة خاتم النبيين " بهذا الشأن: لم تكتف قريش بذلك بل إنهم لما رأوا أن الأوس والخزرج لا يتخلون عن إيواء المسلمين خافوا أن يتقوى الإسلام في المدينة، فخرجوا بين قبائل العرب الأخرى يحرضونهم على المسلمين. وكان لأهل مكة تأثير كبير على سائر القبائل العربية لكونهم سدنة الكعبة، فصارت عديد من القبائل أعداء ألداء للمسلمين بتحريض قريش، وأصحبت المدينة محاطة بنيران العداوة المضطرمة في كل طرف وصوب.
فعن أبي بن كعب  قال: لما قدم رسول الله  وأصحابه المدينة وآوتهم الأنصار رمتْهم العرب عن قوس واحدة، (أي قاموا ضدهم متحدين) كانوا (أي المسلمون) لا يبيتون إلا بالسلاح، ولا يصبحون إلا فيه، فقالوا: "ترون أنا نعيش حتى نبيت آمنين مطمئنين لا نخاف إلا الله"؟
أما النبي  فكان بنفسه يعيش هكذا، فعن عائشة رضي الله عنها كان النبي  في أوائل أيام هجرته إلى المدينة يسهر الليالي مخافة أن يفاجئه العدو بالهجوم، وفي ذلك نزل قول الله تعالى وَاذْكُرُوا إِذْ أَنْتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي الْأَرْضِ تَخَافُونَ أَنْ يَتَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَآوَاكُمْ وَأَيَّدَكُمْ بِنَصْرِهِ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (الأَنْفال: 27) 
كل هذا الذي ذكره القرآن الكريم يتعلق بالأوضاع خارج المدينة. أما في داخلها فأيضا لم تكن الأوضاع تبشر بالخير. كتب حضرة مرزا بشير أحمد: أما في داخل المدينة فكان عدد لا بأس به من الأوس والخزرج ما زالوا مشركين حتى الآن، ومع أنهم كانوا مع إخوانهم وعشريتهم في الظاهر، إلا أنه كيف يوثق بالمشرك في مثل هذه الظروف. ثم كان في المدينة المنافقون الذين كانوا مسلمين في الظاهر، ولكنه كانوا أعداء الإسلام في الخفاء. وكان وجودهم في المدينة يمثّل تهديدا لسلامها. 
وفي المقام الثالث كان يهود المدينة، الذين كانوا قد عقدوا معاهدة مع المسلمين، ولكن لم يكن للعهد أي قيمة ولا وزن عندهم. وهكذا كانت توجد داخل المدينة أوضاعًا لم تكن أقل من ذخيرة خفية للبارود ضد المسلمين، وكان انفجارها ينتظر فقط شعلة بسيطة من قبل قبائل العرب، وكانت كافية لتفجير المدينة في لمح البصر. لم يأت على الإسلام وقت أشد خطرا من هذا. 
فنزل وحي الله على النبي  أنه يجب الآن أن تحمل السيف ضد الكفار الذين قد خرجوا إلى الساحة حاملين السيوف ضدك ظلمًا وعدوانا. فتم الإعلان عن الجهاد بالسيف.     
لقد نزلت أول آية بشأن الجهاد بالسيف على النبي  في 12 من شهر صفر من العام الثاني الهجري الموافق 15 أغسطس عام 623 الميلادي، أي بعد هجرة النبي  إلى المدينة بعام تقريبا. هذا هو تاريخ نزول هذه الآية بحسب البحث الذي قام به حضرة مرزا بشير أحمد. علمًا أن بعض آيات هذه السورة نزل في مكة وبعدها في المدينة، وهناك اختلاف في الروايات بصدد نزولها، إذ ورد في رواية أيضا أن هذه الآية نزلت عند هجرة النبي  إلى المدينة، لأنه كان قد بدأ بعد وصوله إليها فورا بإرسال السرايا المسلحة إلى ما حول المدينة لإيقاف قوافل قريش ولحماية المدينة.
 على كل حال، فسواء أنزلت هذه الآية بعد الهجرة فورًا أو بعد مرور عام عليها، فإنها الإذن الأول بالقتال ردًا على عدوان الذين كانوا يفرضون القتال بسبب الدين، وذلك بعد أن خرج النبي  من أرض الحكومة التي كان يعيش تحتها من قبل -فقد بينت آنفا أنه لا يمكن للمرء القتال وهو يعيش تحت هذه الحكومة- وبعد أن قامت حكومته . والآيتان اللتان قد أذن الله فيهما بالقتال هما من سورة الحج وهما قول الله تعالى: أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ وهذا يعني أنه قد تمت حماية كل الأديان مع ذكر معبد كل دين. 
وبعد أن فُرض الجهاد بالسيف اتخذ النبي  أربعة تدابير لحماية المسلمين من شر الكفار، وقد ذكرها حضرة مرزا بشير أحمد كالآتي: بدأ النبي  بنفسه يخرج إلى القبائل المجاورة للمدينة ويعقد معها معاهدات الأمن والسلام لكي تكون المناطق المجاروة للمدينة في مأمن من الخطر. وبهذا الصدد، اهتم النبي  خاصة بالقبائل المقيمة على الطريق الذي كانت قريش تسلكه في أسفارها من مكة إلى الشام، فكل واحد يمكن أن يدرك أن هذه القبائل هي التي كان بإمكان قريش أن تستعين بها ضد المسلمين، وهي التي كان  عداؤها للمسلمين سيهددهم بأخطار خطيرة. 
وثانيا بدأ النبي  يرسل إلى شتى أطراف المدينة مجموعات صغيرة لاستطلاع أخبار قريش وحلفائها وتحركاتها. وليعلم أهل قريش أيضا أن المسلمين ليسوا غافلين، وبذلك ستكون المدينة مصونة عن الصولات المباغتة. والحكمة الثالثة وراء إرسال هذه البعثات ليجد المسلمون الضعفاء والفقراء الساكنون في مكة وما حولها القوة للالتحاق بالمسلمين في المدينة. كان لا يزال في منطقة مكة أناس مسلمين قلبا ولكن ما كانوا قادرين على إظهار إسلامهم علنا خشية مظالم قريش، وما كانوا قادرين على الهجرة أيضا بسبب ضعفهم وفقرهم لأن قريشا كانوا يمنعون قهرا أناسا مثلهم من الهجرة. 
الخطة الرابعة التي اختارها رسول الله  كانت سدّ قوافل قريش التجارية التي كانت تسافر من مكة إلى الشام مرورا بالمدينة، لأنه حيثما مرت هذه القوافل كانت تؤجج نار العداوة ضد المسلمين. ومن الواضح أن بذر بذرة عداوة الإسلام في نواحي المدينة كان خطيرا جدا للمسلمين. أضف إلى ذلك أن تلك القوافل تكون مسلّحة، وبإمكان كل شخص أن يدرك أن مرورها بقرب المدينة إلى هذا الحد لم يكن خاليا عن الخطر قط. كذلك معظم معاشهم كان يتوقف على التجارة. إذن، إن أسرع وأصلح وسيلة لإرغام قريش ووضع الحد على نشاطاتهم الغاشمة هو سدُّ طريق تجارتهم. فيشهد التاريخ أن ما أكره قريشا في نهاية المطاف على الصلح والذي كان فيه دخل كبير لوقف قوافلهم التجارية. فهذه كانت خطة حكيمة جدا أعطت ثمارها بصورة النجاح في وقتها المناسب. وأضف إلى ذلك أن الأرباح الحاصلة من تجارة هذه القوافل كانت تُنفق في معظم الأحيان في مساعيهم للقضاء على الإسلام، بل قد أُرسلت بعض القوافل بوجه خاص بنية أن الأرباح الحاصلة منها ستُنفق ضد المسلمين. كانت التجارة كلها لكسب الأموال لشن الحرب على الإسلام. ففي هذه الحالة يمكن لكل إنسان أن يفهم أن السعي لسد هذه القوافل بحد ذاته كان مطلبا مشروعا تماما. 
على أية حال، هذه السلسلة سوف تستمر في المستقبل وسأستأنف الحديث فيها لاحقا بإذن الله. 
أما الآن فأريد أن أذكر بعض المرحومين، وسأصلي عليهم صلاة الجنازة. الجنازة الأولى الموجودة هي للمرحوم الخواجه منير الدين. أما المرحومين الآخرين فسنصلي عليهم صلاة الغائب. 
كان المرحوم الخواجة منير الدين قمر يسكن هنا في بريطانيا وقد توفّي بقضاء الله وقدره في 27/5/2023م عن عمر يناهز 86 عاما، إنا الله وإنا إليه راجعون. كان المرحوم حفيد صحابي المسيح الموعود ، ميان خير الدين السيكهواني. وقد رأى المسيحُ الموعود المولويَ قمرَ الدين، والدَ المرحوم أيضا حين كان صغيرا، ورأى والدُ المرحوم أيضا المسيحَ الموعودَ  حين كان حضرة قمرُ الدين صغيرا. كان والدُ المرحوم، المولوي قمر الدين، أول رئيس لمجلس خدام الأحمدية المركزية. عندما قُسمت القارة الهندية بين باكستان والهند انتقلت عائلته إلى باكستان. وبعد ذلك سافر الخواجة منير الدين إلى تنـزانيا لفترة وجيزة. وقد وُفِّق لخدمة الجماعة في ربوة أيضا في مناصب مختلفة. وفي عام 1966م انتقل إلى بريطانيا مع عائلته وسكن قرب المسجد، ويعرفه أفراد الجماعة القدامى. وفي عهد الخليفة الرابع رحمه الله وُفِّق المرحوم لرفع الأذان لصلاة الجمعة في مسجد فضل إلى مدة طويلة. كما وُفق للخدمة بصفته رئيس المجلس، ورئيس الجماعة في منطقة مسجد فضل ومنطقة "بتني". بعد تقاعده في عام 1995م نذر الحياة وكان يعمل في مكتب التبشير ثم في مكتب السكرتير العام تطوعا منذ 29 عاما. وقبل وفاته بيوم واحد كان في المكتب قبل صلاة الظهر وعاد إلى بيته بعد الصلاة. كان ملتزما بالصلاة وكان هادئ الطبع ومواسيا ودمث الأخلاق وإنسان صالحا ومخلصا ووفيًّا. كان منضما إلى نظام الوصية. ترك وراءه أرملته وابنين وابنتين، وعديدا من الأحفاد والحفيدات. كان خال أمير الجماعة في بريطانيا. غفر الله له ورحمه، ورفع درجاته. جنازته موجودة هنا، وسنصلي عليه صلاة الحاضر بإذن الله. 
والجنازة الثانية ليست موجودة هنا وهي جنازة الدكتور مرزا مبشر أحمد الذي كان حفيد سيدنا المصلح الموعود  من الأب وابن الدكتور مرزا منور أحمد والسيد محمودة بيغم، وحفيد السيدة نواب مباركة بيغم من الأم. وقد توفّي عن عمر يناهز 79 عاما، إنا لله وإنا إليه راجعون. كان بفضل الله تعالى مشتركا في نظام الوصية. نال التعليم الابتدائي في ربوة، ثم التحق بكلية طبية King Edward Collage  بلاهور، ونال شهادة الطبابة. ثم عمل في المستشفى في ربوة لبعض الوقت ومن ثم جاء إلى هنا في بريطانيا لمزيد من الدراسة ونال شهادة الدراسات العليا وشهادة ايف سي ايس. ولما كان واقف الحياة لذا عاد من بريطانيا إلى ربوة وظل يخدم في مستشفى، "فضل عمر"، وخدم في هذه المستشفى إلى خميسن عاما تقريبا. وقد عمل هنالك لمدة أطول من جميع الأطباء الواقفين لحياتهم تحت مشروع "نصرت جهان". أو قد تكون فترة خدمة الدكتور مرزا منور أحمد أطول من فترة خدمة المرحوم. على أية حال، وفِّق للخدمة إلى خمسين عاما. في عام 1983م عيّنه الخليفة الرابع رحمه الله عضوا في مجلس إدارة "الوقف الجديد"، وكان عضوا فيه إلى يوم وفاته. 
تقول زوجته: كان المرحوم يحافظ على علاقات القرابة، وكان يهتم بها كثيرا سواء كانت العلاقة مع الأبوين أو الإخوة والأخوات أو الأقارب الآخرين، أو علاقة مع أبويَّ أو أقاربي الآخرين. ولا أذكر عدم حضوره في أية مناسبة الفرح أو الترح، بل كان يأخذ المسؤولية على عاتقه ولا يتهاون قط في المحافظة على العلاقة مع الأقارب. وقد وُفِّق لعلاج جميع الكبار في العائلة. كان يزور بيوت العائلة لعيادة المرضى. وكان يساعد المحتاجين ولم يرفض سؤال سائل قط. لقد تحمل نفقات تعليم عدة بنات بل إلى زواجهن.
أقول: لقد كتبت بعض البنات إلي أيضا أنهن عشنَ في بيته ورباهن كبناته تماما وزوّجهن. وفي بعض الأحيان ما كان يأخذ رسوم العلاج من المرضى. وكتب إلي الكثيرون عن ذلك وقالوا بأنه كان يعطيهم نقودا وأدوية أيضا من عنده. كانت علاقته مع الخلفاء عميقة دائما. كانت له علاقة قرابة مع الخلفاء الذين شهد عصرهم فكان يحترمهم كثيرا وكان مؤدبا كثيرا. وكان ينصح الأولاد بذلك دائما بل أراهم ذلك بعمله أيضا. كان أكبر مني بستة أعوام ومع ذلك كان يحترمني كثيرا ولا سيما بعد أن توليت منصب الخلافة. بل كان يحترمني كثيرا في أثناء عملي كناظر أعلى، قبل أن أتولى الخلافة. 
تقول زوجته: اتصل سيدنا الخليفة الرابع رحمه في مرضه الأخير وقال: أرسلوا الدكتور مبشر فورا. وصلته الرسالة ليلا وخرج في الليلة نفسها بعد أن وصلته الرسالة، ثم بقي في لندن إلى وفاة الخليفة الرابع رحمه الله. وقال الخليفة الرابع رحمه الله عند وفاة السيدة آصفة بيغم: لقيني مبشر أحمد قرب المصعد وفهمت فور لقائه أن زوجتي قد توفِّيت لأني كنت أعرف جيدا أنه لو كانت صحتها متدهورة لما كان له أن يتركها وحدها. 
أقول: كان المرحوم يتردد إلى بريطانيا بين حين وآخر في أثناء مرض الخليفة الرابع رحمه الله وقد ذكر حضرته خدمات الدكتور مبشر أحمد في أيام مرضه. 
تقول زوجته: ذات مرة رُفعت ضده شكوى خاطئة، وشكِّلت لجنة للتحقيق في الموضوع. وفي هذه المناسبة أيضا قام المرحوم باحترام خليفة الوقت ونظام الجماعة ولم يتفوه بكلمة غير مناسبة. قامت اللجنة بالبحث والتحقيق وبرأت ساحته في القضية. 
وكتب ابنه أن بعض المعارضين من مدينة شينيوت والمنطقة المحيطة بها اعتادوا على زيارته في بيته سرًا لتلقي العلاج منه. وأعلم أنا أيضا أن العديد من غير الأحمديين كانوا يتعالجون عنده. لقد عالج الكثير من الناس في المنطقة، الأمر الذي كانت ربوة ومشفاها معروفتَين بسببه في المنطقة كلها.
إن الملعقة التي استخدمها المسيح الموعود  لتناول الدواء في مرضه الأخير، أعطتْها حضرة أمان جان رضي الله عنها لحضرة أم ناصر قائلة: أعطيها لمن يصبح طبيبًا من أبنائك، وهكذا تلقى الملعقة أولا والد المرحوم الدكتور مرزا ​​منور أحمد، وبعد وفاته كانت هذه الملعقة مع الدكتور مبشر أحمد الذي كان في بعض الأحيان يعطي بها الدواء لمرضاه من أجل البركة. 
لقد حضر الناس من جميع مناحي الحياة لتقديم العزاء إلا أن الغالبية العظمى منهم كانت من الفقراء والمعوزين الذين أعربوا مرارًا عن أن الدكتور المرحوم كان محسنًا إليهم؛ إذ إنه عالج بعضهم وساعد بعضهم بطريقة أخرى. كانت نساء الإقطاعيين في المنطقة وأخواتهم يأتينه للعلاج، فقد جاء هؤلاء الإقطاعيون وعبّروا عن كيفية اهتمامه بهم ورعايته لهم، كما كان جميع هؤلاء غير الأحمديين يبكون قائلين بأننا فقدنا اليوم والدنا الحنون. لقد كتب لي غالبية طاقم المشفى أيضًا أن مشفانا أصبح يتيمًا، وأعرب الجميع عن حزنهم العميق على فقدانه.
باختصار، كان قد حافظ على العلاقة الطيبة مع الجميع واهتم بالفقراء. لقد مرّ النبي الكريم  بجنازة فقال: إنْ أثنى عليه الناس وجبت له الجنة. جعل الله المرحوم أيضا مصداقًا لهذا القول.
يقول د. مرزا ​​سلطان أحمد: حسب معلوماتي، قد حظي المرحوم بشرف الطبيب الأكثر خدمة في الجماعة، الأمر الذي ذكرتُه من قبل. 
ثم يقول: وعندما بدأ المرحوم عمله، لم يكن هناك أي مساعد ولا عامل، أو ما إلى ذلك، فكان على الطبيب أن يفتح الباب ويغلقه بنفسه، وكان بنفسه يدعو المريض ويقوم بأمور أخرى، كما كان عليه أن يرتب غرفة العمليات بمفرده. كما لم يكن هناك مساعد يقوم بتخدير المريض، فكان على الطبيب أن يقوم به أيضا. فقد قام المرحوم بتدريب الموظفين تدريجيًا وبعد ذلك أصبح اسم المستشفى بارزًا في المنطقة. 
يقول: إن معدل نسبة تعرّض المرضى للالتهاب بعد العملية في مشفانا، كانت أقل من أي مستشفى خاص آخر، فكان معظم المرضى يغادرون المستشفى بعد العلاج الناجح.
أما موقفه تجاه المرضى، ومنهم المرضى غير الأحمديين أيضًا، كان يتسم بالاحترام والإكرام، وهذا ما أعرفه شخصيا أيضا.
يقول الدكتور منير مبشر الذي يعمل طبيبًا في مستشفى حكومي: لقد قام الدكتور المرحوم بسلسلة الخدمات الطبية الطويلة وواسعة النطاق التي لم تكن تقتصر على مدينة ربوة فحسب بل كانت تشمل المناطق المحيطة بها أيضا. 
يقول: بقيت أشتغل جلّ فترة وظيفتي كطبيب في ضواحي ربوة -فقد كان يعمل طبيبًا في مستشفيات حكومية صغيرة في ضواحي ربوة- فوجدت الكثير من الناس في كل قرية تقريبًا وفي كل مدينة يكنّون له التقدير والاحترام، الأمر الذي جعل العديد من غير الأحمديين أيضا يأتون لتقديم التعازي على وفاته.
كتب الدكتور نوري أن هناك مريضًا مسنًّا يعيش بمفرده في ربوة، وكان قد علّق صورة الدكتور مبشر في غرفته، فلما زاره الدكتور نوري في إحدى المرات، أخبره هذا المريض بمشاعر الاحترام والتقدير الكبيرين: يزورني الدكتور مبشر في منزلي في كثير من الأحيان للاستفسار عن حالتي الصحية، حفظه الله وسلّمه. كان كلامه هذا لما كان الدكتور مبشر على قيد الحياة.
إن الرسائل المحتوية على ذكر صفاته، وخدماته وعلى مشاعر المرضى لهي كثيرة لدرجة أصبح من المستحيل بالنسبة لي تناول كلها.
كانت علاقته بالخلافة علاقة الوفاء والولاء غير العادي. غفر له الله تعالى مغفرة عظيمة ورحمه رحمة واسعة وجعل مكانه بجوار أحبائه تعالى.
الجنازة الثانية الغائبة هي للسيدة أمة الباسط زوجة السيد سيد محمود أحمد من إسلام أباد باكستان، التي توفيت مؤخرًا. إنا لله وإنا إليه راجعون.
كانت هي حفيدة الدكتور سيد عبد الستار شاه وابنة السيد سيد عبد الرزاق شاه، وكانت ابنة أخي السيدة أم طاهر رضي الله عنها. تزوج والد المتوفاة السيد سيد عبد الرزاق شاه من أول امرأة أحمدية إيرلندية واسمها حنيفة شاه، وكانت تُدعى سابقًا "كاثلين أوبراين"، وتم هذا الزواج في عام 1945 في نيروبي، بكينيا. ثم انتقلت هي إلى باكستان حيث كان السيد عبد الرزاق شاه يعمل في منطقة السند في باكستان، فعاشت معه في قرية صغيرة، على الرغم من أنها كانت من أيرلندا، وهكذا قدمت تضحية كبيرة. كان أطفالها أيضًا يقدمون تضحيات كبيرة، ومنهم المتوفاة السيدة أمة الباسط.
يقول زوجها السيد سيد محمود شاه أنها كانت مواظبة على الصلوات وخاصة التهجد، وكانت قد اعتادت أداء صلاة التهجد مع والدها منذ الصغر. كانت امرأة متقيدة بالشعائر الدينية ومتدينة. كانت دائما تساعد الفقراء والمحتاجين. كانت صارمة جدا بشأن الالتزام بالحجاب. كانت منضمة إلى نظام الوصية، وتركت خلفها زوجها وابنة وابنين؛ أحدهما السيد سيد بشير أحمد، الذي يسكن هنا في بريطانيا، وابنها الآخر هو السيد سيد شاهد أحمد. أما ابنتها السيدة مجيدة ملك فهي في أمريكا. 
وتقول ابنتها مجيدة ملك زوجة الدكتور عامر ملك من أمريكا: كانت والدتي تتميز بشخصية محببة ودمثة الأخلاق. مَن التقى بها مرة أصبح معترفًا بحسن أخلاقها. كان تكن للخلافة حبًّا عميقًا، وكانت رفيعة الذوق، ومهذَّبة، وذات الأخلاق الحميدة. 
لم تعبر أبدًا عن ألمها ومعاناتها علانية قط. كانت سباقة في الأعمال الخيرية وفي إخراج الصدقات. كانت تساعد على زواج الفتيات، وإرسال المواد الغذائية إلى بيوت الفقراء، ودفع نفقات تعليم الأيتام، وإطعام الفقراء والمعدمين، بل وكانت تقضي الكثير من وقتها في مساعدة عباد الله تعالى، سواء كان على شكل الدعاء لهم أو في صورة التصدق عليهم. كانت تحب في معظم الأحيان التحدث عن الله وعن النصرة الإلهية، كما كانت تصادق الذين يحبون الله. كانت معاملة الله تعالى أيضا معها خاصة جدًّا حيث كان الله تعالى يستجيب دعواتها، ويخبرها قبل الوقت بقبول دعواتها في كثير من الأمور. 
لم تترك الصلاة حتى في حالة مرضها الشديد، فكانت تراقب الساعة دائمًا حتى لا تفوت الصلاة. غفر لها الله تعالى ورحمها، ورفع درجاتها، ووفق أولادها أيضا على مواصلة حسناتها وأعمالها الصالحة.
والجنازة الثالثة الغائبة هي للسيد شريف أحمد بنديشه، الذي كان رئيس الجماعة في قرية رقم 261 ر.ب.  "أدو والي" في محافظة فيصل آباد بباكستان، وقد وافته المنية في الأيام الأخيرة أيضا. إنا لله وإنا إليه راجعون. 
يقول ابنه السيد رحمة الله بنديشه وهو داعية للجماعة: لقد كان عمر جدّنا شهرين أو ثلاثة لما مات والداه وبعض أقاربه المقربين في أيام تفشي الطاعون على عهد المسيح الموعود . فقد ربّته في الأيام الأولى إحدى العائلات البعيدة بين أقاربه، وبعد ذلك وفقًا لقرار القاضي من مدينة بتاله، تولت تربيته عائلة أحمديّة كانت قريبة نسبيًا من العائلة السابقة، وبالتالي نشأ جدي في بيئة أحمدية منضمًّا إلى الجماعة الأحمدية منذ البداية. بقي المرحوم رئيسًا للجماعة في قريته لمدة خمسة وعشرين عامًا تقريبًا.
كان درويشًا ذا فضائل وميزات كثيرة. كان من الذين يتمتعون بمستوى عالٍ في العبادة، والذين يساعدون الأحباء والأقارب خاصة، ويحبون جدًّا نظام الجماعة والخلافة. 
ترك خلفه خمسة أبناء وثلاث بنات. أحد أبنائه السيد رحمة الله بنديشة داعية -كما قلت- ويوفق للخدمة حاليًّا بوصفه مدرسًا في الجامعة الأحمدية بألمانيا، وبسبب الظروف المعادية في قريته، لم يتمكن من حضور جنازة والده ومراسيم دفنه في الوقت المناسب. 
غفر الله للفقيد ورحمه، ورفع درجاته، ووفق أولاده أيضا على مواصلة حسناته وأعماله الصالحة. آمين.


